
 

 

Quan algú diu la paraula “biblioteca”, la majoria de les persones visualitzen llibres, molts 
llibres. Molts –o alguns- bibliotecaris veuen més concretament una persona llegint en un 
espai de llibres. Amb cap d’aquestes imatges mentals, emperò no podem reproduir ni 
grafiar l’acció de llegir. No som capaços de plasmar per cap mitjà el procés de la lectura 
(símbols, captura visual, descodificació, comprensió). 

La lectura és una activitat intel·lectual –i sensitiva, a vegades- però sempre íntima ni que 
es produeixi en un espai públic i compartit (la sala de lectura d’una biblioteca, la terrassa 
d’un cafè). 

Dèiem que la lectura és un acte íntim però en realitat,  “Siempre nos creemos solos en 
cada descubrimiento, y cada experiencia, desde que nacemos hasta que morimos, nos 
parece aterradoramente singular” (Alberto Manguel. Una historia de la lectura. Alianza 
editorial, 2002. p. 20) 

La por a la nostra singularitat, la por a no poder transvasar la pròpia experiència, a no 
poder estar mai segurs si el que compartim impressiona l’altre de la mateixa manera, amb 
idèntica força, intensitat, reverberació… Sentim terror a ser tan extraordinàriament 
singulars que cap de les nostres creacions (llenguatge, convencions) no aconsegueixi 
trencar l’aïllament i construir ponts tranquil·litzadors entre les persones. Tot i que hi ha qui 
veu, com Paul Auster, que la lectura en isolar-nos també ens comunica:  “La literatura és 
essencialment solitud. S’escriu en solitud, es llegeix en solitud i malgrat tot, l’acte de la 
lectura permet una comunicació profunda entre els sers humans”. 

Hi ha molts motius per llegir i per rellegir. Potser tants motius com lectors. Llegim per 
comprendre o començar a comprendre, per viure més, per viure diferent, per conèixer-
nos nosaltres mateixos, per sentir-nos a casa, per defensar-nos de l’oblit.. Podem donar a 
la lectura un valor instrumental o un valor de màxims. En aquest darrer cas, ens convé de 
recordar com Kafka s’horroritzava amb algunes persones del seu entorn que 
consideraven la lectura, el món. 

 “Un llibre –va dir Kafka- no pot ocupar el lloc del món. És impossible. En la vida, tot té el 
seu propi significat i la seva pròpia finalitat, coses per les quals no hi pot haver un 
substitut permanent. Un home, per exemple, no pot adquirir experiència per mitjans 
vicaris . Aquesta és la relació del món amb els llibres. Podem intentar empresonar la vida 
en un llibre, com un ocell en una gàbia, però no serveix de res”  

Si som equànimes, un llibre és –objectivament- un element inert. El color, la qualitat del 
paper, el pes, la tipografia o l’enquadernació no tenen cap valor quan parlem de lectura. 
Un llibre no té atributs possibles si el dissociem de l’agent lector i de l’acte de la lectura. 
És quan llegim, quan acabem desvetllant-ne el significat, quan dotem de sentit i posem 
ordre quan el llibre pren valor en aquest context. Es produeix allò que algun autor ha 
anomenat, encertadament, “l’alquímia” de la lectura: captem significats mitjançant un 
mètode, complex, i ho decantem amb significats apresos anteriorment, amb convencions 
socials arrelades, amb el pòsit de lectures prèvies, de la nostra pròpia experiència i el 
filtre dels nostres gustos individuals. I això té lloc en cadascú de nosaltres, de manera 
autònoma, individual, inalienable. 

Estem sols quan llegim, és cert.  Sobre l’espatlla de cadascun de nosaltres, lectors, hi 
tenim, tanmateix, les ombres de tots els que ens han precedit, han llegit, escrit i reescrit i 



 

han configurat el nostre univers cultural, per dir-ho a la manera d’Alberto Manguel. Quan 
llegim, ens acompanyen i condueixen tots els qui conformen el nostre bagatge cultural, la 
nostra referència epistemològica, els qui han modelat i treballat el nostre idioma... Però és 
que a més, la lectura és acumulativa i procedeix per progressió geomètrica  i amb cada 
nova lectura, el lector basteix un edifici sobre les lectures prèvies. En conseqüència, cada 
llibre i cada lectura són únics i irrepetibles i no només perquè les persones som úniques i 
irrepetibles:  ni que fóssim clons, els nostres itineraris lectors difícilment serien similars, la 
manera com ens nodrim de la lectura, com la interioritzem i la fem nostra és també un 
tema personal i intransferible.  

És per tot això que per a les biblioteques públiques és un goig que la Fundació Fita ens 
brindi l’oportunitat de reflexionar sobre la lectura, les lectures i les relectures; que puguem 
compartir –maldant, una vegada més, per vèncer aquesta maleïda i aterridora sensació 
d’isolament- el que sabem, per ofici i experiència i aprendre dels lectors inquiets. 

Els professionals de les biblioteques i els lectors de la nostra demarcació poden/han de 
compartir reflexions i (més) espais. Per tot això, en nom de les biblioteques públiques 
gironines i del Servei de Biblioteques de la Diputació de Girona us volem agrair que ens 
convideu a aquest viatge pels camins i viaranys de l’ofici de llegir.  

 

 

 

Carme Renedo i Puig 
Cap del Servei 
 

Girona, febrer de 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


